### 聖經真理簡介 (26)

# 知足常樂知足的秘訣



李國慶 著

經文:

## 其實,敬虔加上知足就是 大利。

提摩太前書6:6

#### 禱告:

神啊,求祢加添智慧,讓我們學習聖經的致富之道,做到無論在什麼景況都可以知足;凡事知足,少也知足,知足常樂;因為祢的供應滿足我們靈魂最深處的需求,我們感激不盡,感謝讚美神!

#### 目錄

| 第一章 | 為什麼基督徒知足? | 3  |
|-----|-----------|----|
| 第二章 | 聖經人物的知足   | 12 |
| 第三章 | 聖經人物的抱怨貪婪 | 17 |
| 第四章 | 如何達到知足?   | 22 |

#### 第一章 為什麼基督徒知足?

#### 一個人究竟需要多少土地?

1. 親愛的朋友,舉世馳名的俄羅斯作家托爾斯泰 (Leo Tolstoy), 曾講述一個不知足的富農的故事。故事標題是: 「一個人究竟需要多少土地?」

故事的富農甚為貪婪,一生都總是想擁有更多。一天,他遇到一個可獲得更多土地的機會。有一大地主對他說,只要他付 1000 盧布,就可擁有他可以在一天內覆蓋大地主的土地;他所到之處、踏足之地都是他的。惟一條件是他必要在日落之前回來,到起步點,否則就會失去所付的 1000 盧布,而且得不到任何土地。

這富農欣然接受這要約。第二天他一早起來,就出發了。他不停地走,一路看到新的肥沃土地,他的貪婪就驅使他前進,於是他覆蓋了很多土地。

過了中午,他意識到,他必須回頭,如果他要獲得土地,就必須快快走。

隨著太陽下山,他加快了步伐。當太陽靠近地平線時,他開始跑步。最後,他看到了起點的地方。他的心臟極速跳動,他氣喘吁吁地跑著,竭盡全力,在太 陽從地平線下消失之前幾秒鐘,成功跑過終點線。

但不久他筋疲力盡,不支倒地,一股血從他嘴裡湧出。他身體崩潰,躺了下來,就死了。

他的僕人見主人去世,就用鏟子挖了一個墳墓,量度過夠長夠寬,就埋葬了他。

故事標題是:「一個人究竟需要多少土地?」 托爾斯 泰最後說道:「從他的頭到腳只有六呎長,二呎闊, 就是他所需要的。」

[托爾斯泰短篇小說,「一個人究竟需要多少土地?」 (節略改良版); https://bible.org/book/export/html/21898; 1/10/2018]

路加福音 12: 15 於是他對他們說:「你們要謹慎自守,躲避一切的貪心,因為人的生命不在於家道豐富。」

#### 在甚麼景況都可以知足

2. 聖經人物的知足,和世人普遍的貪婪,成鮮明對 比。為什麽他們甚為知足,和世人大不相同呢?

使徒保羅是一位看透人生的聖徒,他著名地寫道: 「我已經學會無論在甚麼景況都可以知足」。有些人 把它作為生命經文,一節他們共鳴的經文,作為人生 座右銘。

令人驚訝的是,寫出這金句時,保羅正在遭受迫害,在監獄坐牢。古時的牢獄生涯比現代的更苦不堪言;他喪失自由,被銬在羅馬士兵身邊,不能走動,孤立無援;完全沒有物質享受或安慰,只有監獄的僅維持生命的糧食;他更面對審判,可能要為義殉道。

但在這困境中,他仍然能够知足,真是令人佩服,他的秘密是什麼呢?

腓立比書 4: 11 我並不是因缺乏而說這話,因為我已 經學會無論在其麼景況都可以知足。



#### 在苦難中知足

3. 有些人可能會同意,雖然我們沒有名利,簡單樸素的生活可以給我們滿足,但是處於經濟困境、身患重病、或面臨試煉和經歷生命的風暴時,當我們正經歷嚴峻的苦難,或陷水深火熱中,又怎能夠知足? 在這些景況中期望知足是否不切實際?

這可能是很難以置信,但儘管今生有任何嚴重逆境或 困難,基督徒仍可感受到真正的滿足。他的滿足來自 神的應許,祂無條件地愛他,永遠眷顧呵護他。

神應許永遠不會撇下,也絕不丟棄他(來 13: 5),這 是何等實貴的宣告!他面臨的考驗可能很嚴峻,但祂 會照顧及安慰他,必支持和加強他,他又何需掛慮?

神以永恆和無盡的愛來愛他,世上沒有什麼事能叫他 與神的愛隔絕,祂的愛不停地澆灌在他的生命裡,他 還能想什麼呢?

#### 羅馬書

8:38 因為我深信,無論是死,是活,是天使,是掌權的,是有權能的,是現在的事,是將來的事,

8:39 是高處的,是深處的,是別的受造之物,都不能 使我們與神的愛隔絕,這愛是在我們的主基督耶穌裏 的。

#### 萬事都互相效力

4. 基督徒甚至在苦難中也知足,因為他知道神是全權神,控制一切,為了祂的榮耀和他的屬靈福祉而行事。神正在他的困難和苦惱中,使他效法祂兒子的榜樣,獲得基督的形像。他的苦難是神的恩典,他相信神有一總計劃,凡事都有因由。儘管他需要忍受一段時間,他還是對神的計劃感到喜樂。

一作者寫道:「基督徒滿足的至高成就,是它在任何情況下都對神的決定感到高興!我們的心被超自然、充滿信心的視野--神榮耀救恩計劃的視野--深深地吸引著。我們渴望看到耶穌的天上榮耀,被來自世上每個國家的崇拜者圍繞著(啟 7: 9)。」(Andrew M. Davis, The Power of Contentment, 頁 51)

羅馬書 8:28 我們知道,萬事都互相效力,叫愛神的人得益處,就是按他旨意被召的人。

#### 神的天命

5. 基督徒的知足,來自他接受神對他生命一切環境的全權掌控,亦來自他確信萬事都互相效力,叫愛神的人得益處。如果他的天父想要管教、磨煉他,並為他的屬靈福祉塑造他,他應為他的苦難而歡欣,而不是抱怨。一作者說:「疾病(知足說)是神煉金子的熔爐,能令它更閃閃發光!監獄是一小教堂或 禱告的 殿。」 (Thomas Watson, The art of

#### Contentment, 頁 48)

神每時每刻都在維持自己的創造,並使一切事情根據 其全權旨意發展。祂的天命延伸到我們生活中最小的 細節,以及最大的事情。即使是看似偶然和無關重要 的瑣事,例如骰子的掉落,都是由祂掌控。

祂的全權和天命表示,沒有任何事情是偶然的,祂滿 足我們所有的需求,在祂手裏我們絕對安穩。既然我 們的美好命運掌握在神的全權手中,而全能全善的祂 已爲我們的生命制定了明智的計劃,我們又怎麼能夠 不滿足呢?

箴言 16:33 人雖可擲籤在膝上, 定事卻由耶和華。

#### 耶和華是我的牧者

6. 基督徒很知足,因為神是他的牧者。他受到祂的保護和眷顧,有所需要的一切。神知道他的一切需要,祂的供應是完美的。他信靠他的牧者,不會想要比他牧者所供應的更多。

這並不表示他隨心所願,信神之後生活就會很豐盛, 生活無憂,經濟不會窘迫、健康不會缺乏。它是信心 的宣言,是因果的關係:因為神是他的牧者,所以他 必不致缺乏。

他不會有他想要的一切,但會有神認為他需要的一切。這說明是一個肯定:他有他需要的一切,因為一切都是由他全能全知、全善全智的牧者供應,祂的供應是完美豐盛的。

神給他最好的東西,他可能物質貧窮、生活簡樸,但他知足,祂不給他的奢侈品,他亦不想要。

#### 詩篇 23: 1 耶和華是我的牧者, 我必不致缺乏。

#### 為神的尊大感到滿足

7. 一聖經辭典將知足定義為:「不需求外在環境變更的內在滿足」。

一作者說: 「知足,就是在任何環境下,都能處之泰 然,這種深沉的內在滿足,乃是基督的恩賜。」

基督徒的知足是對神的偉大屬性和尊大的滿足。神對 他有憐憫,有恩惠,不輕易發怒,且有豐盛的慈愛和 信實; 祂亦是一個饒恕的神,赦免他的罪惡和過犯。

活在這個尊大和美善的神的愛護、關懷和眷顧下,他 怎能不知足?

基督徒的知足,取決於他對神給他的永恆財寶和福樂的衷心和深切滿足。祂永恆的大愛給他甜美的心靈狀態。他知道神的旨意是要他永遠以神為樂,享受祂的無盡恩典,然後讚美敬拜祂,給祂應得的榮耀。感謝神!

#### 出埃及記

34:6 耶和華在他面前經過,宣告:「耶和華,耶和華,有憐憫,有恩惠的神,不輕易發怒,且有豐盛的蒸愛和信實,

34:7 為千代的人存留慈愛,赦免罪孽、過犯和罪惡, 萬不以有罪的為無罪,必懲罰人的罪,自父及子,直 到三、四代。」

#### 永生的盼望

8. 基督徒知足是因為他有永生的盼望。他身在這世界 但心不在;他不屬於這世界,因為他是天堂的公 民。即使面對生活的考驗和磨難,他仍然保持冷靜和滿足,因為他知道有一天會到達天上的家鄉。

基督徒的盼望不僅是一個願望,而是主所保證的絕對 的未來現實,他的前途一片光明,這是神的應許。基 督徒有一充滿信心的期待,他會和耶穌在天堂度過永 恆,因為神是信實的。

他的心是放在天上的事物,而不是在塵世的事物。因此,物質的富裕或貧窮對他來說並不重要,即使在貧窮中他也很滿足。

希伯來書 11:16 其實他們所羨慕的是一個更美的,就 是在天上的家鄉。所以,神並不因他們稱他為神而覺 得羞恥,因為他已經為他們預備了一座城。

#### 死人復活

9. 基督徒的滿足也來自基督的復活。因為祂已復活了,祂是他的初果,有一天他也會復活。他的復活身體將是榮耀、強壯、和不朽壞的。地上的身體會經歷衰老、衰退、腐敗和死亡,但復活的身體將不會有任何腐敗,是充滿榮耀、永恆不滅、永垂不朽的。

面對任何誘惑,一作者說,我們可以對這誘惑說: 「的確,我正在受苦及承受極大的痛楚。的確,我的 現世狀況是我經歷過最糟糕的。但我知道這一件事: 基督復活了,祂戰勝了死亡。祂不為自己戰勝死亡, 祂為我擊敗了它。總有一天,我會從墳墓中出來,有 一復活的身體,會像父神國度中的太陽一樣閃耀!」 (Andrew M. Davis, The Power of Contentment, 頁 87)

#### 哥林多前書

**15:42** 死人復活也是這樣。所種的是會朽壞的,復活的是不朽壞的;

**15:43** 所種的是羞辱的,復活的是榮耀的;所種的是軟弱的,復活的是強壯的;



#### 永恆的尺度

10. 基督徒的知足來自神的應許,他會在這生命結束之 後在祂的樂園享受永生。在永恆的尺度下,正如一 聖賢說,這有限的最多七十到八十年的現世生命, 就像「在二等旅館裡過的一夜」,一樣微不足道。

只要他的永恆是穩妥,如果在二等旅館一夜的生活有不如意地方,又有何干?它們在充滿永不止息的福樂和喜悅的永恆生命中,只不過是一瑣事。

創造宇宙的神深深愛他,如同愛祂兒子耶穌一樣 (約 17:23),供應他內心的真正需求,他有恩典滿溢的心 靈狀態,當然心滿意足。 哥林多後書 4: 18 因為我們不是顧念看得見的,而是顧念看不見的;原來看得見的是暫時的,看不見的才是永遠的。

#### 神的奇妙思典

11. 基督徒很知足,因為他已被神的奇妙恩典令他心感滿足。宇宙的創造者,天地的主人和生命作者視他為朋友,並為他的救贖而捨棄了自己生命,好讓他可以和神共度永恆。因為他「已經出死入生了」(約壹 3:14),在任何情況下他都會感激不盡地感到知足。

基督徒的知足並非是因為他對物質財富的渴望得到滿足,而是因他意識到在耶穌基督裡有無限的屬靈財實。基督徒知足,是因為他的永恆財實既然給他無限滿足,他就不介意甚至藐視這世界的流逝財實。

他銘記聖經的教導,不要愛這世界或它的財寶,因為 愛這世界,愛神的心就不在他裏面了;他若移情別 戀,與世俗為友,就是不愛神,對神不忠,在靈性中 犯淫亂的罪(雅 4:4)。

約翰福音 15:13 人為朋友捨命,人的愛心沒有比這個 更大的了。

#### 第二章 聖經人物的知足

#### 約伯的典範知足

12. 聖經的約伯,給我們一個典範知足例子。約伯是個 義人,敬畏神,又遠離惡事。神賜他一個幸福家 庭,一個妻子和十個兒女。他又財富滿溢,是當時 東方首富。

一天神要試煉他,就批准撒但請求,讓撒但去攻擊他,於是他接二連三經歷嚴峻的考驗。首先,他的牛和母驢突然被搶,他的僕人亦被殺害;在他還未有時間吸收這信息之前,一自然災害又吞滅了他的羊群和牧羊人,他的駱駝亦被擄去;然後,最令他悲痛的事情又發生了,他的十個兒女在一狂風中全都喪命。

在經歷了多個連環苦難之後--一夜間財富盡失和十個兒 女全都喪命--約伯並沒有對神任何抱怨,反而俯伏在地 敬拜祂!令人驚訝的是,在他剛剛經歷了生命的至大 災禍時,他感到知足!

事實上,當神從他手中奪走一切,當他一無所有,在 經歷浩劫之時刻,他不離不棄,讚美神,確認祂是全 權神,完全接受祂掌控一切。當然在這時候的讚美和 敬拜是極之難能可貴,是神所貴重的。

#### 約伯記

- 1:20 約伯就起來,撕裂外袍,剃了頭,俯伏在地敬拜,
- 1:21 說: 「我赤身出於母胎,也必赤身歸回; 賞賜的 是耶和華,收取的也是耶和華。耶和華的名是應當稱 頌的。」

#### 書念的婦人

13. 先知以利沙行了多個充滿憐憫和關愛的奇蹟,其中 一個是使到一個不育的婦人懷孕,生下一兒子。

有一個富裕的婦人非常敬重他,並在她屋頂上為他蓋一間有牆的小閣樓,裏面安放床榻,每當他來到訪,就可住在那裏。出於對她的感激,以利沙問她能為她做什麼。以利沙德高望重,是王室顧問,可以向王或元帥代求,但她非常謙虛和知足,並沒有提出任何要求。但以利沙的僕人基哈西告訴他,她沒有兒子。以利沙就告訴她,明年這時候她必會抱一個兒子,她當然喜出望外,叫他不要欺哄她。

對比之下,拉結沒有兒子,但她極不滿足,她對神在她的生命中所給予的不滿意。她對丈夫說,給我孩子,不然,讓我死了吧! (創 30:1) 對她來說,就像世上許多其他不滿者所想的:如果我沒有這個,就不想再活下去,我必須得到它!

列王紀下 4:13 以利沙吩咐僕人說:「你對她說: 『看哪,你為我們費了許多心思,我可以為你做甚麼呢?我可以為你向王或元帥求甚麼呢?』」她說:「我已住在自己百姓之中。」

#### 保羅的滿足

14. 保羅的一生充滿了嚴峻的考驗和磨難,他的苦難始 於他得救之日。他在大馬士革的路上時,基督向他 顯現,祂天上的光芒使他短暫失明。

基督從一開始就明確指出,為了祂的名,他將遭受極大的苦難(徒9:16)。數年後,保羅在他的一本書信中,在一濃密的段落中列舉了他經歷的一些勞苦。

但是,這一系列的苦難絕不是詳盡無遺的,它不包括他被尼祿監禁,和最終的殉難 (他可能被斬首)。由於他忍受了無數的勞碌困苦,他能夠說自己身上留下了耶穌的印記(加 6: 17)。

保羅一生經歷無數患難,然而他在聖經中寫下最著名的知足金句(腓 4:11),真是令人讚嘆!

#### 哥林多後書

- **11:23** 他們是基督的用人嗎?我說句狂話,我更是。 我比他們忍受更多勞苦,坐過更多次監牢,受過無數 次的鞭打,常常冒死。
- 11:24 我被猶太人鞭打五次,每次四十減去一下:
- 11:25 被棍打了三次,被石頭打了一次,遭海難三次,一畫一夜在深海裏掙紮。
- **11:26** 我又屢次行遠路,遭江河的危險,盜賊的危險,同族人的危險,外族人的危險,城裏的危險,曠野的危險,海中的危險,假弟兄的危險。
- 11:27 我勞碌困苦,常常失眠,又飢又渴,忍飢耐寒,赤身露體。

#### 保羅和西拉被毆打和下監

15. 當保羅和西拉在腓立比時,他們遇到了一個被占卜的靈附身的女子,這女子用法術為主人賺了大錢。 她附身的惡靈驅使她跟隨保羅,日復一日地騷擾他。保羅惱怒地命令惡靈從她身上出來,惡靈就立刻離開了她,她於是再無法用法術為主人賺錢。

主人憤怒地抓住了保羅和西拉,將他們拖入市上去見官。行政官長命令將他們脫光衣裳,並用木棍毆打他們;打了許多棍之後,又將他們下監。為了確保它們不會逃脫,獄卒將它們放到地牢內部,並將兩腳拴在木架上。

#### 使徒行傳

- **16:22** 群眾就一齊起來攻擊他們。官長們吩咐撕開他們的衣裳,用棍子打;
- **16:23** 打了許多棍,就把他們下在監裏,囑咐獄警嚴緊看守。
- **16:24** 獄警領了這樣的命令,就把他們下在內監,兩腳拴在木架上。

#### 保羅和西拉的讚美

16.但是保羅和西拉是知足一族的好榜樣,他們即使在 逆境中也在午夜讚美神。他們在獄中沒有抱怨不公 的囚禁,反而向神祈禱和唱讚美詩,表現出一種超 自然的喜樂,這喜樂的源頭來自天上,所以不受地 上環境影響。

由於他們的讚美,他們得從監獄釋放;他們認識神,心靈就超越外在的艱難處境。神又大大用他們傳播福音,成功使獄卒及其家人歸正,拯救了他們的靈魂。他們雖然有棍傷在身,仍然迫不及待地給人施浸。

#### 使徒行傳

- **16:25** 約在半夜,保羅和西拉正在禱告,唱詩讚美神,眾囚犯也側耳聽著的時候,
- **16:26** 忽然,地大震動,甚至監牢的地基都搖動了, 監門立刻全開,眾囚犯的鎖鏈也都解開了。

#### 耶穌順服神的旨意

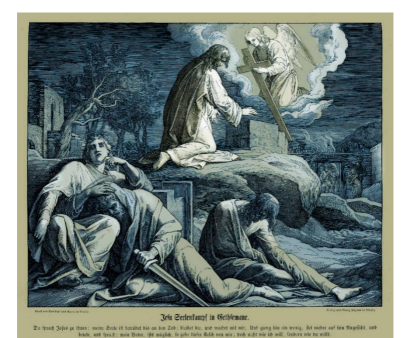
17. 在耶穌被釘十架的前一晚上, 祂飽受憂傷和痛苦的 折磨, 在客西瑪尼滴出血汗, 向天父祈求, 撤去盛 載祂對罪的忿怒的杯, 但他沒有抱怨或不滿。

他在數小時內就會被逮捕,之後受審判,被釘十架, 承受神對人類的罪的懲罰,經歷最痛苦的死亡,但在 生命最黑暗的時刻、在大難當頭之際,祂仍然毫無怨言,不忘服從神的旨意。

在祂最危急的時刻,當祂即將要成為世人的罪的時候,祂三次禱告,尋求和遵從神的旨意。第一次禱告,祂說:「不是照我所願的,而是照你所願的。」第二次禱告說:「就願你的旨意成全。」第三次禱告,亦是說跟先前一樣的話。

我們見到, 祂存著順服的心, 帶著尋求的態度, 摸索神的意思。在生死關頭, 祂毫無怨言, 仍然是要遵行祂的旨意。

馬太福音 26:39 他就稍往前走,俯伏在地,禱告說: 「我父啊,如果可能,求你使這杯離開我。然而,不 是照我所願的,而是照你所願的。」



16

#### 第三章 聖經人物的抱怨貪婪

#### 不知足是驕傲的表現

18. 神創造一個完美的天使叫路西法,他顯然是最高的基路伯。神學家說基路伯是一種高級天使,經常被視為是神的聖潔和力量的象徵。他們執行神的旨意,在世界履行神聖職責。

他受造的時候,「是完美的典範,智慧充足,全然美麗。」神又給他佩戴上各種光彩奪目的實石,以及貴重的金子,他真可謂是五彩繽紛。神學家認為,他在一切受造之物中,明顯是最有智慧、最美麗、最尊貴的一位。

但他對於神賜給他的一切不感滿足。他有傲慢和無恥的野心,想要取代神的位置,受天使們崇拜,擁有自己的王國,自己像神一樣。因為他的美麗和高位他變得自豪,他被自己的美麗迷住了,就心中高傲,崇拜自己,悖逆神,就成為墮落天使撒但,魔鬼,罪惡的始祖和神的仇敵。

#### 以賽亞書

- **14:13** 你心裏曾說: 『我要升到天上,我要高舉我的實座在神的眾星之上,我要坐在會眾聚集的山上,在極北的地方。
- 14:14 我要升到高雲之上,我要與至高者同等。」

#### 第一父母的不知足

19.許多人都充滿不滿的情緒。無論他們擁有多少,仍 然想要更多。但渴望超過神給我們的,是許多罪惡 的根源。 在伊甸園,我們的第一父母可以從數不勝數、林林總 總的果樹去吃,但他們對神的供應並不知足,想吃惟 一神禁止他們吃的樹上果子。他們因不知足而吃了禁 果,使人類陷入罪惡和死亡。

犯罪之後,亞當亦成為人類第一個抱怨者。當他和夏娃違背神的命令吃了禁果,在伊甸園犯罪後,他向神抱怨說,是祂賜給他的那個女人給他吃的。他沒有為自己的罪虛心悔改,而是試圖將責任卸給神(創3:12)。

創世記 3: 6 於是女人見那棵樹好作食物,又悅人的眼目,那樹令人喜愛,能使人有智慧,她就摘下果子吃了,又給了與她一起的丈夫,他也吃了。

#### 以色列人怨聲載道

20. 儘管神在以色列人面前行了偉大奇蹟,他們不斷向神和摩西抱怨。就在過紅海之前,他們問摩西為什麼要領他們出來,死在曠野(出 14:11)?

神用大能的手領他們逃離埃及的勞役,在他們眼前行 驚人奇蹟,使紅海分裂,法老的追兵淹沒在海裏。但 他們卻沒有感恩,並不覺得欠祂什麼,竟然抱怨連 連,覺得自己很苦命!

出埃及以後,他們在曠野期間,常常對摩西發怨言。 當他們找不到水喝,找不到食物吃,發現敵人強大, 難以征服的時候,就向摩西抱怨。他們沒有牢記耶和 華的大能大力,完全忘記祂所彰顯的偉大奇事。

他們目光短淺,只著眼今天的不足,卻忘記神之前豐盛的供應,不向祂感恩,反而怨聲載道,就觸發祂的憤怒。神使他們在曠野漂流四十年,未能進入那流奶

與蜜的迦南美地,直到最後那一世代的人,二十歲以 上的,個個死在曠野,除了約書亞和迦勒。

#### 民數記

- **14:27**「這邪惡的會眾向我發怨言要到幾時呢?以色列人向我發的怨言,我都聽見了。
- **14: 28** 你要告訴他們,耶和華說: 「我指著我的永生起誓,我必照你們在我耳中所說的待你們。
- **14:29** 你們的屍體必倒在這曠野中。你們中間被數點,凡二十歲以上向我發怨言的,
- **14:** 30 必不得進我所起誓應許給你們居住的那地。惟有耶孚尼的兒子迦勒和嫩的兒子約書亞才能進去。

#### 大衛的慾望

- 21. 大衛是以色列的王,已擁有一後宮的妻子和妃嬪,但他仍然對別人妻子拔示巴有慾望。這導致他與她犯通姦,並隨後謀殺她丈夫的恐怖罪行。神的僕人,一個合神心意的人,從恩上加恩的恩典中墜落下來,就是因為心不知足。
- 一作者寫道:「不滿情緒是一種徘徊、不安定、不穩定的心態,非常像魔鬼在地上走來走去,在那裏往返(伯1:7;2:2),或像汙靈不懈地尋找安歇之處(太12:43)。當大衛漫無目的地從屋頂走出去,而不是帶領自己的軍隊出沒在野外時,他已經準備好被一火紅的誘惑箭頭燃點。只需要看到一個美麗的女人在洗澡,他的世界就永遠改變了(撒下11:2)。」(Andrew M. Davis, The Power of Contentment,頁104)

撒母耳記下 11:4 大衛派使者去把婦人接來;她來到大衛那裏,那時她的月經剛潔淨,大衛與她同寢。她就回家去了。

#### 全是虚空

22. 所羅門比他父親大衛擁有的更多,但令人難以置信地,他亦不知足。他過著豪華奢侈的生活,並嘗試了人類已知的每一種享受。他是那時代最有權勢的人,也是有史以來最富有的人之一。他出生於王室家庭,安享父親建立的王國,住在一座需要十四年時間建造的宮殿裡。

所羅門王可能是人類有史以來有最多至高塵世享樂的一個人:他既富又貴,是君王,也是財主;他屯積大量財實,有無限量的資源給他花費;他住在豪華皇宮,有亭台樓閣、樹林山水、公園和水庫;有七百個妻,都是貴為公主,還有三百個妾;他享盡奢華,每一頓飯都是珍饈百味;他的僕人奴婢,都是買回來的,他們終身都會忠心服侍他;他甚至有男女歌手,給他私人娛樂。他毫無保留、全無克制,心所想的,盡享其樂。

尋求享樂的人,看似豐盛有餘,甚至頗有智慧、不枉此生,但最後都是落得悲慘的下場。

一個人可以渴望的一切,他都擁有,但他並不感到快樂或滿足。他甚麼都有,就是沒有生命的意義。

#### 傳道書

2:10 凡我眼所求的,我沒有克制它;我心所樂的,我沒有不享受。因我的心要為一切的勞碌快樂,這是我從一切勞碌中所得的報償。

2:11 後來,我回顧我手所經營的一切和我勞碌所做的工。看哪,全是虛空,全是捕風;在日光之下毫無益處。

#### 拿伯的葡萄園

23. 亞哈是以色列的另一位王,他亦對他所擁有的並不知足。他已擁有了一切,但他渴望得到拿伯的葡萄園。為了滿足他的貪婪,他的邪惡妻子耶洗別煽動人向拿伯作假見證,用陰險毒辣的手段將他置於死地,使亞哈可得到他的葡萄園。

難怪在聖經裏,耶洗別的名字是邪惡的代名詞 (啓2:20)。當亞哈正要奪取拿伯的葡萄園時,神派先知以利亞來到那個園子裏,預言亞哈家族中所有的男子,都將被殺盡,而田間的狗要吃耶洗別的屍體 (王上21:17-23)。

後來耶洗別的屍體被狗吃得殘缺不全 (王下 9:34-37)。 亞哈的家族、大臣、密友、祭司等也被耶戶殺掉。以 利亞的話完全應驗了 (王下 10:1-11)。

#### 列王紀上

**21:13** 有兩個無賴來,坐在拿伯對面。無賴當著百姓 作證告他說: 「拿伯詛咒神和王了!」眾人就把他拉 到城外,用石頭打他,他就死了。

**21:14** 於是他們派人到耶洗別那裏,說:「拿伯被石頭打死了。」



#### 第四章 如何達到知足

#### 毫無益處

24. 不認識神的人沒有永恆的安全感,所以他們尋求這世界的財實作為替代品。一貪婪的格言說:「死時最多玩具的人就是贏」,這句話可以說是世俗人生哲學的縮影。

所羅門王擁有比世上任何其他人更多的玩具,是世俗 生活典範,但晚年時他醒覺一生犯下大錯,向神認罪 悔改。他警告世人今生的什麼事業成就、功名利祿全 是虛空的。

神用一個享樂無窮的人來告訴世人,享樂是毫無意義的;生命的價值不是積聚財物和享受肉體之樂;沒有神,沒有永恆,沒有祂的恩典和祝福,生命就像捕風、虛空無益。



傳道書 2:11 後來,我回顧我手所經營的一切和我勞碌 所做的工。看哪,全是虛空,全是捕風;在日光之下 毫無益處。

#### 人還能拿甚麼換生命呢?

25. 我們要專注神的真理價值觀,而鄙視這世界的虛假 價值觀。我們不要愛這世界,它的現世財實和神的 永恆財實不能相比較。

世人愛物質財富,但它們給我們一虛假的安全感。世人僧厭貧窮和逆境、困難和苦難,但它們令我們依靠神。一敬虔作者說:「噢,很多時發生的是,你的外在財產越差,你的靈魂就越好;你的外在財產越好,你的靈魂就越糟。」(Jeremiah Burroughs, Rare Jewel of Christian Contentment, 頁 86-87)

所以我們都應聽從聖經的命令,不貪愛錢財,要為自己所有的而知足。我們更要聽從耶穌的警告,不要用我們永恆的靈魂換取這世界的流逝財寶,萬萬不可財 迷心竅,作出愚不可及的交易。

#### 馬可福音

- 8:36 人就是賺得全世界,賠上自己的生命,有甚麼益 處呢?
- 8:37 人還能拿甚麼換生命呢?

#### 世俗財實是一屬靈負擔

26. 我們要培養對永恆價值的熱熾和渴望,和摒棄對世俗價值的追求和野心。如果我們餓渴慕義--義是我們的屬靈需要--神應許我們必得飽足。但如果我們渴望世俗的東西,這些東西今天還在,但明天就可能不在,我們將不會滿足。

對於基督徒來說,這世界的財富和產業實在是他進入 天堂旅程的屬靈負擔,因為它們會令他遠離神。使徒 保羅警告說,許多人因為貪戀錢財而自我毀滅 (提前 6:10)。

一作者明智地勸告:「我們成為滿足不是透過增加我們財產和享樂,而是從降低我們的慾望,將它們削減,直到它們和我們慈愛的天父選擇供應的東西相等。」(Andrew M. Davis, The Power of Contentment, 頁51)

馬太福音 5: 6 飢渴慕義的人有福了! 因為他們必得飽 足。

#### 學習知足

27. 神不是勸喻我們要知足,而是命令我們要知足。知 足是我們順服和信靠神的標誌。如果我們不服從和 信靠祂,就不能取悅和榮耀祂。

由於我們與生俱來的罪性,知足的美德不會自然而然 產生,我們會渴望和貪婪世界的財實,而且永不滿 足。因此,使徒保羅勸喻,我們必須學習怎樣知足。

柏拉圖著名地寫道:「最大的財富是少也知足。」蘇格拉底亦寫道:「誰能得至少也知足,就是最富有的人。」

保羅學會了,只有基本的生活需要,就覺滿足。他希望我們學習這教導,如果我們有真智慧,就會知道我們需要的遠比我們所想要的更少,而且我們已擁有的遠遠超過我們所知的。

#### 提摩太前書

6:7 因為我們沒有帶甚麼到世上來,也不能帶甚麼去;

#### 6:8 只要有衣有食,我們就該知足。

#### 投資永生

28. 神創造人有永恆生命,我們要認清生命之道,區別 現世和永恆的價值;注目和抓緊永恆的事物,投資 永生、輕視今生。對生命有永恆的尺度,無論現世 的環境如何,我們都會知足。

基督徒的滿足感源於他認識他的屬靈福祉, 比物質福祉遠遠更重要。他不為片刻的歡娛而活, 而為永恆福樂而活, 兩者之間有天壤之別。

他知道,沒有帶甚麼到世上來,也不能帶甚麼去。

他的人生首要任務是追求神的國和祂的義,如果他這樣做,神應許會給他生活的必需。

馬太福音 6:33 你們要先求神的國和他的義,這些東西都要加給你們了。

#### 培養一顆感恩的心

29. 如果我們培養一顆感恩的心,我們也會達到知足, 因為人不可能同時又感恩又不滿。我們應學習每天 都數算祝福,一旦我們意識到有這麼多事情要為之 感恩,就會根除生活中的不滿。

神豐富的美善滲透我們生命的每一部分,我們應充滿感恩之情。要認識到,神創造天地萬物,給我們生命,從出生直至永恆,祂關愛我們,滿足我們的需要,賜我們無盡恩典。我們要抱有感恩的心態和人生觀,活出感恩圖報的生命。

詩篇 118: 1 你們要稱謝耶和華,因他本為善;他的 慈愛永遠長存!

#### 服侍他人

30. 一個以自我為中心的人定會感到不滿,但一個為別人的利益而活的人定會福上加福。如果我們不要整日只顧自己的利益,而是將精神集中在別人的福祉上,我們就邁進了知足生活的一大步。

不滿是全神貫注,只顧自己的結果;所以當我們把注意力轉離自我,培養對他人的愛時,就會得到知足。

使徒保羅在獄中時仍然知足,因為他的生活是在於傳福音、幫助、服侍和愛護他人。正如他的著作證明, 他的一生都是關乎別人的。

#### 腓立比書

- 4:1 我所親愛、所想念的弟兄們,你們就是我的喜樂, 我的冠冕。我親愛的,你們應當靠主站立得穩。
- 4:2 我勸友阿蝶和循都基要在主裏同心。
- **4:3** 我也求你這真實同負一軛的,要幫助這兩個女人, 因為她們在福音上曾與我、革利免和我其餘的同工一 同勞苦,他們的名字都在生命冊上。

#### 抱怨

31.知足的對立面是抱怨。抱怨是內在不滿的外在表達,一個不滿的心會常常抱怨和多多牢騷,我們切忌在神面前抱怨。

神命我們做任何事情都不可抱怨和發牢騷,否則我們就不能成為祂無可指責的兒女。

那些呻吟抱怨、滿腹牢騷的信徒實處屬靈險境中。他 們要麼不信,要麼不服從,在他們的生命中沒有表現 出蛻變的心和神的恩典。 因為以色列人的不信,他們一次又一次在曠野向神發怨言。不知足是不信的果子,抱怨是不知足的後果。當他們來到一個沒有水的地方時,他們質疑神是否與他們同在,就表現出不信。以色列人因為不信和抱怨,最終在曠野滅亡。

使徒保羅警告我們要避免這種抱怨的危險,因為它令 以色列人蒙受毀滅的詛咒(林前 10:10-11)。

在猶大書猶大給我們另一嚴重警告:「喜出怨言」的 是「不敬虔的人」,有一天神會審判他們。

#### 猶大書

- **15** 要審判眾人,證實一切不敬虔的人所妄行一切不敬虔的事,又證實不敬虔的罪人所說頂撞他的剛愎的話。」
- **16** 這些人喜出怨言,責怪他人,隨從自己的情慾而行,口說誇大的話,為自己的利益諂媚人。

#### 貪婪

32. 貪婪是知足的致命傷,貪婪的心總是想擁有更多東西。世界的生活方式,是想要我何時擁有的更多一點點。認為擁有更多,就會快樂的人永遠不會滿足。

神給我們第十條誡命,是管轄我們慾望的誡命,其他 九條都與外在的行為和內心的慾望有關,但第十條只 關乎後者。生命不應被慾望主導,這是第十誡所表達 的理念。

神是信實的神,根據祂的總體計劃給我們最好的。既 然祂為了給我們救贖,連自己的兒子也沒有顧惜,我 們可以絕對相信,祂會永恆滿足我們所有的需要。 知足是只要自己所擁有的,不是要自己想要的。知足是貪婪的解藥,一個生活的藝術、心靈的美德。

陶恕說:「有神的美善為我們謀求最大的福利,神的智慧來規劃它,神的權能來成就它,我們還欠缺什麼呢?我們當然是所有受造之物最得寵的。」

既然如此,無論我們在什麼景況,在富足或匱乏、安 逸或勞苦時,都要做到凡事知足、信守道義、淡泊名 利、心滿意足。

誠心所願,我們感激不盡,永永遠遠稱頌讚美神的聖名!

出埃及記 20: 17「不可貪戀你鄰舍的房屋;不可貪戀你鄰舍的妻子、奴僕、婢女、牛驢,以及他一切所有的。」

經文引自《和合本修訂版》,版權屬香港聖經公會所有,蒙允准使用。

感謝我好友黃廣鴻弟兄贊助這福音冊子的印刷費,張添來弟兄校對,鄭頌欣姊妹技術支援。

版權所有© 2024 李國慶。出版日期2024年11月。此福音冊子免費贈閱,歡迎索取。

作者簡介:李國慶弟兄,職業律師,教會執事,亦是在職傳道人。他著有一系列40多本福音及末世預言冊子,包括:《快樂》、《耶和華是我的牧者》、《復活》、《阿爸父!》、《耶穌釘十架》、《神恩浩大》、《神的憐憫》、《讚美神!》、《神愛世人》、《耶穌的回來》、《倒數開始》、《核武大戰》、《反猶太主義》、《末日大決戰》、及《敵基督》等。

他亦有建立: (1) 一個 YouTube 頻道,名為「末世預言-福音頻道」,及 (2) 一個網站,名為 「末世預言-福音網站」: 恆常用它們傳播神的大憐憫福音。





